
Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

49 

 

Kriteria Pencemaran Air: Analisis terhadap Ayat-ayat Berkaitan 

Air dalam al-Quran  
 

 

Rasyad Afif Ibrahim
1*

 & Abdul Qahhar Ibrahim
2
 

 
1
Akademi Pengajian Islam Kontemporari, Universiti Teknologi MARA Cawangan Pahang, 

26400 Bandar Tun Abdul Razak Jengka, Pahang, Malaysia 

 
2 
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin,  

21300 Kuala Nerus, Terengganu, Malaysia 

 rasyad@uitm.edu.my 
*
Corresponding Author 

 

https://doi.org/10.24191/gading.v27i0.440 

 

 

Received: 02 January 2024 

Accepted: 15 Februari 2024 

Date Published Online: 15 March 2024 

 

 

Abstrak: Air merupakan unsur yang sangat penting untuk kehidupan. Dunia pada masa kini dilanda 

dengan pencemaran air yang teruk dan memudaratkan. Dalam Islam, pencemaran air sesuai dikaitkan 

dengan air mutanajis. Namun pencemaran air yang berlaku pada hari ini memiliki tahap dan kelas 

yang berbeza. Justeru kajian ini dijalankan untuk meneroka kriteria pencemaran air yang dinyatakan 

dalam al-Quran dan mengenal pasti kelas pencemarannya menurut JAS. Kajian kualitatif ini hanya 

akan menumpukan kepada ayat al-Quran yang mengisyaratkan tentang fungsi air. Berdasarkan kajian 

ini, terdapat empat kriteria yang boleh digunakan untuk mengesahkan status pencemaran air. Dalil-

dalil yang membentuk empat kriteria ini berpotensi menjadi dalil untuk mengajak umat Islam 

bersama-sama berusaha memelihara dan memulihara air yang terdapat di sekeliling mereka. 

 

Kata kunci: Air, al-Quran, Pencemaran  

 

Pengenalan 
 

Air adalah salah satu komponen yang paling penting untuk organisma hidup, terutamanya manusia. 

Ini kerana air membentuk kira-kira 60% daripada berat badan manusia. Manusia tidak dapat hidup 

tanpa air. Oleh sebab itu, salah satu matlamat bagi Sustainable Development Goals (SDGs) ialah 

memastikan ketersediaan dan pengurusan air yang mampan dan sanitasi untuk semua. Malah hasrat 

untuk mencapai majoriti matlamat-matlamat SDGs sangat bergantung pada air kerana air sangat 

penting kepada pertumbuhan manusia dan tuntutan alam sekitar (Nazri et al. 2023).  Malah Islam juga 

banyak memberi menekankan kepentingan air dan pemeliharaannya. Air mempunyai tempat yang 

tinggi dalam Al-Quran dan diperkenalkan sebagai satu simbol kognisi dan pengetahuan (Salimi et al. 

2019). 

Melihat kepada kepentingan air, maka para ulama fikah telah membincangkan secara teliti 

tentang parameter kesucian air. Dalam bidang fikah tradisional, perbincangan kualiti air tidak sebegitu 

saintifik jika dibandingkan dengan zaman kini. Parameter yang dinyatakan dalam kitab-kitab fikah 

hanyalah merangkumi parameter fizik dan kimia sahaja iaitu bau, rasa dan warna (Mokhtar & 

Abdullah, 2012). Dalam menentukan kualiti air, majoriti ulama berpegang kepada definisi Mazhab 

Syafi'i (Al-Sharbīnī, 2004), yang membahagikan air kepada empat kategori, iaitu air mutlak, air suci 

dan menyucikan tetapi makruh digunakan, air suci tetapi tidak menyucikan, dan air mutanajjis.  

Jika dilihat daripada pembahagian tersebut, maka air yang tercemar boleh dikategorikan 

sebagai air mutanajis. Air mutanajis ini boleh dikelaskan kepada dua, iaitu air yang tercemar dengan 

najis namun tidak merubah ciri fiziknya dan air yang tercemar dengan najis sehingga mengubah ciri 



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

50 

 

fizik air (Al-Sharbīnī, 2004). Namun pembahagian air tercemar pada zaman kini adalah lebih teliti 

dan mempunyai 4 kelas yang berbeza. Pembahagian air tercemar menurut JAS dapat dilihat pada 

jadual 1 (Mokhtar & Abdullah, 2012). 

 

Jadual 1: Kelas air tercemar dan kegunaannya 

 

Kelas Kegunaan 

II 

 

Perlukan  rawatan  konvensional 

Sesuai untuk hidupan akuatik yang sensitif 

Boleh  digunakan  untuk  aktiviti  rutin  seperti  mandi  dan  rekreasi 

(body contact). 

III 

 

Perlukan rawatan ekstensif. 

Sesuai  untuk  hidupan  akuatik  yang  tidak  sensitif.  

Boleh digunakan untuk minuman ternakan 

IV Hanya digunakan untuk pengairan 

V Tidak boleh digunakan 

 

 

Melihat kepada kelas-kelas air tercemar yang semakin pelbagai, maka kajian ini berusaha 

mengenal pasti kriteria air tercemar yang terdapat dalam al-Quran dengan menumpukan pada ayat-

ayat yang memiliki lafaz-lafaz berkaitan air Secara tidak langsung, keselarian kelas-kelas air tercemar 

dengan ayat-ayat al-Quran dapat dijelaskan dengan lebih holistik.  

Air dan al-Quran 

Menurut Muhammad Yahya (2021) ayat al-Quran yang mempunyai kaitan dengan air ditemui pada 15 

pada kisah-kisah para Nabi. Perkara ini dikuatkan lagi apabila sebanyak 65% surah dalam al-Quran 

memiliki ayat yang mempunyai kaitan dengan air. Salimi et al. (2019) berpandangan air mempunyai 

tempat yang tinggi dalam Al-Quran dan diperkenalkan sebagai satu simbol kognisi dan pengetahuan. 

Air juga dikategorikan sebagai salah satu laluan kepada kebijaksanaan dan wawasan manusia. Al-

Quran telah mengaitkan air dengan asal usul kehidupan, simbol kelimpahan, keberkatan, kesucian, 

dan pencambahan. Ketinggian jumlah ayat al-Quran yang terkait dengan air dan kepelbagaian aspek 

yang boleh dikaitkan dengan ayat-ayat bentuk ini menyebabkan pelbagai kajian dijalankan bagi 

meneroka rahsia-rahsia yang terkandung pada ayat-ayat al-Quran yang berkisar tentang air.  

Apabila berinteraksi dengan al-Quran, aspek bahasa merupakan aspek yang sering menjadi 

tumpuan para pengkaji. Justeru itu, aspek bahasa adalah antara aspek yang sering dikaitkan dengan 

ayat-ayat al-Quran berkaitan air. Bin al-Ḍab (2020) melihat ayat-ayat tersebut dari sudut ilmu 

semantik. Manal (2021) meneroka aspek tatabahasa ayat al-Quran yang menggunakan derivasi al-mā‟ 

(air) dalam al-Quran. Masᶜūd Sulayman (2022) pula mengkaji tentang aspek fonologi dan fonetik 

yang terdapat pada ayat-ayat al-Quran berkaitan air. Al-Zibarī, (2023) pula mengkaji ayat-ayat ini dari 

sudut ilmu balaghah. 

Selain dari aspek bahasa, terdapat pengkaji yang berusaha meluaskan perbincangan berkaitan 

air dalam al-Quran dengan mengaitkannya dengan tema-tema tertentu. Imamuddin (2012) berusaha 

mengumpulkan peranan air menurut perspektif al-Quran. Mokhtar et al. (2015) mengetengahkan 

konsep kualiti air berdasarkan ayat dan hadith yang membicarakan tentang air. Othman et al (2017) 

pula mengkhususkan kajiannya kepada tema air hujan sahaja dan menjelaskan bentuk-bentuk hujan 

melalui tema tersebut. Manakala Muhammad Asyraf (2015) dan Yankamura (2020) berusaha 

mengetengahkan kepentingan air melalui perspektif al-Quran.  

Memandangkan perbincangan air tidak dapat lari daripada perbincangan secara saintifik, 

maka terdapat juga pengkaji yang berusaha mengaitkan ayat-ayat al-Quran berkaitan air dengan aspek 

saintifik. Jasmi (2013) membuktikan bahawa dalam al-Quran terdapatnya perbincangan tentang ilmu 

Oceanografi. Erfafanian & Tajali, (2021) berusaha mengenal pasti prinsip al-Quran dan hadis dalam 

sains pengumpulan dan penyimpanan air hujan. Manakala kajian Amri (2021) cuba menghasilkan 

kerangka konseptual air sebagai pelarut semula jadi berdasarkan kepada nas-nas yang terdapat dalam 



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

51 

 

al-Quran. Kajian ini berusaha mengharmonikan panduan yang terdapat dalam al-Quran dengan 

pandangan saintifik berkaitan air berfungsi sebagai pelarut semula jadi. Musharofah (2021) pula 

berusaha mengenal pasti asal usul air melalui perspektif al-Quran dan mengaitkannya dengan ilmu 

sains.  

Kajian-kajian lepas menunjukkan bahawa terdapat pelbagai aspek yang boleh dikaitkan 

dengan ayat-ayat al-Quran berkaitan air, sama ada dari aspek bahasa, saintifik atau tema-tema 

tertentu. Justeru kajian ini berusaha meluaskan lagi kajian berkaitan air dalam al-Quran dengan 

menumpukan kepada aspek kriteria pencemaran air menurut al-Quran. 

 

 

Metodologi 
 

Kajian kualitatif ini merupakan kajian dokumen yang menggunakan metode analisis kandungan. 

Dokumen yang dianalisis ialah al-Quran dan kitab-kitab tafsir terkemuka. Ayat-ayat al-Quran 

berkaitan dengan air dikenal pasti dan ayat yang menyatakan tentang fungsi air direkodkan untuk 

dianalisis. Ayat-ayat yang tidak mengetengahkan fungsi air tidak akan dipilih.  Setelah pemilihan ayat 

dibuat, tafsiran dari karya-karya tafsir terkemuka digunakan untuk mengenal pasti makna sebenar 

yang diketengahkan oleh ayat-ayat yang terpilih. Data-data yang terkumpul dianalisis secara induktif 

bagi menjelaskan ciri-ciri pencemaran air yang boleh dikaitkan dengan nas al-Quran. 

 

 

Hasil Kajian dan Perbincangan 
 

Berdasarkan kepada ayat-ayat al-Quran yang berkait dengan air, terdapat empat perkara yang boleh 

dijadikan kriteria asas air yang tercemar, iaitu: 

 

Tidak Selamat dijadikan Sumber Minuman 

 

Antara fungsi asas air ialah sebagai sumber minuman.  Air juga merupakan salah satu unsur semula 

jadi penting yang menjadi sumber utama kehidupan. Dijangkakan menjelang 2030 permintaan dunia 

terhadap air sebagai minuman akan meningkat sebanyak 60% (Ochilova et al, 2021). Hakikat bahawa 

air berfungsi sebagai minuman telah dinyatakan berulang kali dalam al-Quran. Antara firman Allah 

yang menegaskan fungsi ini ialah: 

 

﴿ ٌَ اءَٓ ٱنَّزٌِ تشَۡشَتىُ ًَ  ﴾٨٦أفَشََءَيۡتىُُ ٱنۡ

“Selain dari itu, tidakkah kamu melihat air yang kamu minum?” (al-Wāqiᶜah, 56:68) 

 

Al-Shanqiṭī (1995) menyatakan bahawa ayat ini mengingatkan tentang nikmat agung yang 

diberikan kepada hidupan di dunia, iaitu air yang merupakan satu unsur yang sering dijadikan 

minuman bagi setiap makhluk Allah. Bagi menguatkan lagi fungsi air sebagai minuman, ayat 

berkaitan makanan didahulukan sebelum dinyatakan ayat 68 ini (Ibn ᶜAshūr 1997). Normalnya 

makanan yang tidak disertakan dengan minuman tidak dianggap sebagai hidangan yang lengkap. 

Malah manusia berkemungkinan berasa takut untuk makan dalam kuantiti yang banyak jika ketiadaan 

air, atas kebimbangan tidak dapat menghilangkan dahaga selepas pengambilan makanan (al-Rāzī 

2000). Menurut al-Hararī (2001), fungsi air sebagai minuman diketengahkan dalam ayat ini 

berbanding fungsi-fungsi lain kerana fungsi ini merupakan salah satu matlamat utama penciptaan air. 

Apabila air tercemar, maka secara tidak langsung menyebabkan fungsi utama air sebagai 

minuman gagal dicapai. Air bersih yang tidak tercemar sewajarnya tidak memudaratkan manusia 

apabila diminum begitu sahaja. Pada sekitar 60-an sehingga 80-an, air di Tasik Chini boleh diminum 

begitu sahaja tanpa memberikan kemudaratan kepada peminumnya (Amran & Jamin, 2021). Namun 

perbuatan ini tidak selamat untuk dilakukan apabila air sudah tercemar. Air yang tercemar 

mengakibatkan ia kelihatan tidak jernih dan memiliki kadar pH yang tidak stabil. Malah air yang 

tercemar juga mengandungi unsur-unsur yang tidak selamat bagi manusia seperti mikrob patogen, 

serangga pembawa penyakit dan tempat hidup vektor penyakit (Khaotimah & Nasruddin, 2022).  



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

52 

 

Peminuman air yang tercemar akan meningkatkan risiko terhasilnya pelbagai penyakit berbahaya 

seperti kepialu, disenteri, cirit-birit, hepatitis A dan hepatitis B (Shar et al., 2007). Kekangan untuk 

memanfaatkan air sebagai sumber minuman ini secara tidak langsung bertentangan dengan fungsi 

utama air seperti yang dinyatakan dalam al-Quran (al-Wāqiᶜah, 56:68). Atas dasar itu, apabila fungsi 

ini tidak dapat berjalan secara normal, maka ia layak dikategorikan sebagai air yang sudah tercemar. 

Penyataan bahawa air berfungsi sebagai sumber minuman juga turut dinyatakan dalam ayat al-Quran:  

 
“Dia lah yang menurunkan hujan dari langit; sebahagian daripadanya untuk minuman kamu 

dan sebahagian lagi menyebabkan tumbuhnya pokok-pokok (tumbuh-tumbuhan) untuk kamu 

melepaskan binatang-binatang ternak: makan padanya”. (al-Naḥl, 16:10) 

 

 

Hilang Sifat Suci dan Menyucikan 

 

Air juga memainkan peranan penting dalam aspek kebersihan. Malahan fungsi air sebagai agen 

pembersih ini turut digariskan dalam Sustainable Development Goal (SDG) 6 (United Nation, 2010). 

Al-Quran juga turut menggariskan fungsi air sebagai alat untuk menjaga kebersihan. Antara firman 

Allah yang mengetengahkan fungsi ini ialah: 

 

يكُىُ ﴿ ٍَ  نُُّعَاسَ ٱإرِۡ يغَُشِّ لُ عَهيَۡكُى يِّ هُ وَيَُُزِّ ُۡ ًَ ٱأيََُةَٗ يِّ ٍِ ٱوَيزُۡهِةَ عَُكُىۡ سِجۡزَ  ۦيَاءٓٗ نِّيطُهَِّشَكُى تهِِ  اءِٓ نسَّ يۡطََٰ ًَٰ قهُىُتكُِىۡ  نشَّ وَنيِشَۡتظَِ عَهَ

 ﴾١١لۡۡقَۡذَاوَ ٱوَيثُثَِّتَ تهِِ 

 
“(Ingatlah) ketika kamu diliputi perasaan mengantuk sebagai satu (pemberian) aman dari Allah 

(untuk menghapuskan kecemasan kamu). Dan (ingatlah ketika) Ia menurunkan kepada kamu hujan 

dari langit untuk menyucikan kamu dengannya dan menghapuskan dari kamu gangguan Syaitan, dan 

juga untuk menguatkan hati kamu dan menetapkan dengannya tapak pendirian (kamu di medan 

perjuangan)” (al-Anfāl, 8:11) 

 

 Ayat di atas diturunkan semasa peperangan Badar. Pada ketika itu kaum Muslimin diuji 

dengan kekurangan air (Ibn Kathīr 1999; al-Alūsī 1415H) sehingga menyebabkan kesukaran kepada 

tentera Islam. Masyarakat Islam amat mementingkan kebersihan dan tidak selesa untuk berada dalam 

keadaan yang tidak bersih, meskipun kotoran itu hanya bersifat maknawi sahaja. Sebagai 

penyelesaian bagi krisis itu, Allah menurunkan air hujan (Al-Rāzī 2000) yang boleh digunakan untuk 

menyucikan rijz. Ibn ᶜĀshur (1997) menjelaskan bahawa rijz yang dimaksudkan pada ayat ini adalah 

kotoran yang dapat dikesan oleh pancaindera seperti najis, dan juga kotoran maknawi seperti hadas 

besar. Menurut Rashid Riḍā (1990), ayat ini menunjukkan bahawa salah satu fungsi utama air adalah 

sebagai alat untuk bersuci yang secara tidak langsung mendatangkan keselesaan kepada penggunanya. 

Fungsi air sebagai alat bersuci telah membuatkan masyarakat Islam yang di uji dengan krisis air 

dalam perang badar itu merasa tenang dan selesa. 

 Menurut Ibn ᶜĀshur (1997), ayat ini mengingatkan kepada pembaca tentang nikmat yang 

Allah berikan kepada tentera Islam pada peperangan Badar. Salah satu nikmatnya ialah nikmat 

penurunan hujan. Fungsi yang diketengahkan pada penurunan hujan ini ialah fungsi bersuci.  Melalui 

ayat (al-Anfāl, 8:11), al-Rāzi (2000) dan Rashīd Riḍā (1990) menyimpulkan bahawa nikmat hujan 

sebagai alat untuk bersuci merupakan satu nikmat yang besar dan mulia. Ini kerana di samping air 

hujan itu boleh dijadikan sebagai sumber minuman, ia juga dapat membantu umat Islam beribadah 

dan membersihkan diri. Fungsi ini merupakan satu fungsi yang mulia di dalam Islam. Melalui nikmat 

ini juga umat Islam pada ketika itu dapat membersihkan diri dan menenangkan jiwa mereka dari 

bisikan syaitan yang sentiasa negatif. Malah menurut Ibn ᶜĀshur (1997), nikmat ini juga menjauhkan 

umat Islam dari tabiat syaitan yang sukakan kepada kekotoran. 

 Berdasarkan ayat al-Quran (al-Anfāl, 8:11), air yang bersih boleh digunakan untuk bersuci 

dari hadas dan seterusnya dapat melaksanakan ibadah kepada Allah tanpa ragu-ragu. Dengan air 

bersih juga dapat membersihkan kotoran pakaian dan peralatan makanan serta minuman. Air 

berpotensi menjadikan hidup manusia dan makhluk lain lebih terurus dan terjaga. Justeru itu, para 

ulama membincangkan secara teliti dalam menentukan parameter air yang bersih menurut syarak. Al-



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

53 

 

Nawawi (1991) menjelaskan para ulama‟ berijmak bahawa penilaian kesucian air menurut syarak 

adalah berdasarkan kepada tiga kriteria, iaitu warna, rasa dan bau. Jika ketiga-tiga kriteria tersebut 

tidak berubah dan tidak terjejas, maka hukum kebersihan air kekal seperti asal.  

 Dapat disimpulkan bahawa setiap air yang turun dari langit dan tersimpan di bawah tanah 

tetap suci lagi menyucikan sehinggalah terdapat unsur lain yang merubah sifat aslinya (Al-Qurṭubī 

1964). Malahan, jika warna aslinya berwarna merah, kuning atau gelap, maka air itu tetap dianggap 

suci selagi mana warna asal tersebut tidak berubah (Ibn al-Qudāmah, 1997). Namun apabila tiga 

kriteria ini tidak dipenuhi, secara tidak langsung air tersebut dikategorikan sebagai air yang hilang 

sifat menyucikan. Malah terdapat beberapa situasi yang boleh menyebabkan air hilang sifat „suci‟ dan 

sifat „menyucikan‟sehingga digelar air mutanajis. 

 Air yang hilang sifat „suci‟ dan sifat „menyucikan‟ adalah air yang tercemar dengan kotoran 

yang nyata seperti air kumbahan, air yang terkumpul dalam sistem pembetungan, air dari sisa industri 

dan air yang terhasil dari peralatan membasuh kenderaan, pakaian, bekas makanan dan minuman. 

(Zaini & Zulkifli 2020). Contoh pencemaran bentuk ini pernah berlaku pada Sungai Keluang yang 

berdekatan dengan Zon Perindustrian Bayan Lepas. Sungai ini sungai bandar yang „mati‟ angkara 

pencemaran sisa industri dari kawasan kilang dan air kumbahan sejak berbelas tahun lalu. Keadaan air 

sungai berkenaan menjadi hitam dan berlumpur, kelihatan kotor serta jijik. Malah di permukaannya 

dipenuhi sampah sarap serta pelbagai bahan buangan yang termendap p (Hamid, 2021). Air sungai 

yang tercemar ini secara automatik kehilangan sifat menyucikan dan sekali gus tidak dapat digunakan 

untuk bersuci seperti mana fungsi asas air yang diisyaratkan pada ayat al-Quran (al-Anfāl, 8:11). 

 

Tidak sesuai menjadi habitat hidupan akuatik 

 

Air merupakan salah satu habitat penting bagi hidupan akuatik. Air dapat mempengaruhi 

pertumbuhan dan pembiakan hidupan akuatik. Ini kerana air adalah perkara yang fundamental dalam 

penghasilan dan pengekalan populasi hidupan akuatik (Fisher et al, 2012). Hakikat ini dapat dilihat 

secara tidak langsung melalui firman Allah:  

 

شَ  نَّزٌِٱوَهىَُ ﴿ هُ حِهۡيةَٗ تهَۡثسَُىَهَاَۖ وَتشََي  نۡثحَۡشَ ٱسَخَّ ُۡ ا وَتسَۡتخَۡشِجُىاْ يِ ا طَشِيّٗ ًٗ هُ نحَۡ ُۡ  ۦيَىَاخِشَ فيِهِ وَنتِثَۡتغَُىاْ يٍِ فضَۡههِِ  نۡفهُۡكَ ٱنتِأَۡكُهىُاْ يِ

 ٌَ  ﴾١١وَنعََهَّكُىۡ تشَۡكُشُو

“Dan Dia lah yang memudahkan laut, supaya kamu dapat makan daripadanya daging yang lembut 

hidup-hidup, dan dapat pula mengeluarkan daripadanya benda-benda perhiasan untuk kamu 

memakainya dan (selain itu) engkau melihat pula kapal-kapal belayar padanya; dan lagi supaya 

kamu dapat mencari rezeki dari limpah kurnia Nya; dan supaya kamu bersyukur” (al-Naḥl, 16:14) 

 

 Menurut al-Rāzī (2000), ayat ini menjelaskan bahawa terdapat pelbagai manfaat yang Allah 

berikan kepada manusia melalui penciptaan laut. Manfaat pertama berkait rapat dengan lafaz laḥm 

ṭariyyan yang boleh diterjemahkan sebagai daging yang lembut hidup-hidup (Basmeih 2008). Bagi 

menjelaskan konsep ṭariyyan dengan lebih jelas, Ibn ᶜĀshūr (1997) mentafsirkannya sebagai antonim 

kepada kering. Ini menunjukkan bahawa ṭariyyan juga boleh diertikan sebagai basah atau segar. 

Perkara ini sesuai dengan pendapat Abū al-Suᶜūd (t.th.) yang menyimpulkan bahawa fungsi lafaz 

ṭariyyan digunakan adalah untuk menggambarkan kelembutan daging dan mengingatkan agar daging 

itu perlu dimakan dengan segera bagi mengelakkan ia menjadi rosak atau tidak segar. Malah menurut 

Ṭanṭāwī (1997), makan dalam keadaan daging itu bersifat ṭariyyan merupakan waktu yang paling 

tepat sehingga dapat menghasilkan pelbagai manfaat dan boleh menikmati kelazatan sebenar daging 

tersebut. Daging yang disifatkan sebagai tariyyan ini tidak wajar dikhususkan kepada ikan sahaja, 

malah ia meliputi keseluruhan hidupan yang mempunyai habitat di dalam air, seperti kuda laut (Abu 

Zahrah t.th.). Justeru itu, air yang tidak tercemar adalah air yang dapat menampung hidupan akuatik 

dan dapat menjamin kesegaran serta keselamatannya. Seandainya air itu memudaratkan kehidupan 

akuatik, maka secara tidak langsung hidupan akuatik yang ada akan hilang sifat lahman ṭariyyan 

disebabkan ia sakit atau mati. 

 Pada dasarnya yang dimaksudkan pada ayat ini ialah air laut, namun ia bukan penghalang 

untuk merangkumkan fungsi ini kepada air jenis lain seperti air sungai, kolam dan tasik. Ini kerana 

baḥr bukan sahaja boleh diertikan sebagai lautan, akan tetapi ia juga bererti air yang banyak (al-



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

54 

 

Shawkānī 1414H; al-Hararī 2001). Dalam erti kata lain, segala jenis air yang kadarnya banyak dan 

mampu menjadi habitat hidupan akuatik layak dimasukkan dalam perbincangan ini. Sebanyak mana 

pun air, namun jika ia tidak sesuai menjadi habitat hidupan akuatik, maka ia layak dikategorikan 

sebagai air yang tercemar. Ini kerana air tersebut tidak mampu lagi menghasilkan lahman ṭariyyan 

seperti mana yang dinyatakan dalam al-Quran (al-Naḥl, 16:14).  

Di samping itu, hidupan yang habitat semula jadinya adalah air bukan hanya tertumpu pada 

haiwan yang fungsinya untuk dimakan sahaja. Tiram dan batu karang juga tergolong dalam hidupan 

air. Atas dasar itu, ayat 14 surah al-Naḥl ini menjelaskan bahawa antara fungsi lain yang terdapat 

dalam laut adalah kemampuannya untuk menyimpan perhiasan-perhiasan tertentu seperti mutiara, 

batu karang (al-Rāzī 2000) dan batu zamrud (Abu Zahrah t.th.). Kesemua hiasan-hiasan ini boleh 

berkurang dan bertambah berdasarkan lokasi dan keadaan sekeliling habitat hidupan tersebut (Ibn 

ᶜĀshūr 1997). Ini menunjukkan bahawa air yang tidak tercemar tidak akan menjejaskan juga 

keindahan-keindahan semula jadi yang berkembang biak di sungai dan di laut. Apabila manfaat-

manfaat ini tidak dapat dinikmati lagi oleh manusia, maka itu ialah satu petanda bahawa air itu sudah 

tercemar dan tidak memiliki fungsi semula jadinya. 

Dalam erti kata lain, air yang tercemar menurut al-Quran ialah apabila ia tidak mampu lagi 

memenuhi salah satu fungsi asas air, iaitu membekalkan sumber makanan yang bersifat segar dan 

selamat.  Ini disebabkan air itu telah berubah sehingga tidak sesuai menjadi habitat untuk hidupan 

akuatik. Contohnya apabila habitat ikan dicemari oleh detergen. Detergen yang dibuang secara 

berlebihan ke sumber air mengakibatkan kesan negatif pada biota air, seperti mengurangkan kadar 

oksigen dan merosakkan organ ikan seperti insang, hati dan alat reproduksi ikan. Semakin tinggi 

penggunaan detergen, maka semakin rendah pula kemasukan oksigen terlarut di dalam air. Hal ini 

menyebabkan terganggunya proses respirasi pada ekosistem di dalam air sehingga menyebabkan 

kematian pada hidupan akuatik (Lestari, 2022). Pencemaran ini secara tidak langsung membuatkan 

sumber air ini tidak mampu menghasilkan lahman ṭariyyan seperti mana yang telah diisyaratkan 

dalam al-Quran (al-Naḥl, 16:14). 

 

Memudaratkan tanah dan tumbuhan 

 

Pada dasarnya, air merupakan unsur terpenting bagi menyuburkan tanah dan tumbuhan. Sehinggakan 

kekurangan air boleh memberikan kemudaratan kepada tumbesaran dan produktiviti tanah dan 

tumbuhan (Siddique, 2020). Al-Quran sering mengetengahkan fungsi air sebagai faktor penyubur 

tanah dan tanaman. Antara firman Allah yang mengisyaratkan fungsi ini ialah: 

 

ُ ٱوَيَآ أََزَلَ ﴿ ٍَ  للَّّ اءِٓ ٱيِ ًَ اءٖٓ فأَحَۡياَ تهِِ  نسَّ حِ ٱتعَۡذَ يَىۡتهِاَ وَتثََّ فيِهاَ يٍِ كُمِّ دَآتَّةٖ وَتصَۡشِيفِ  لۡۡسَۡضَ ٱيٍِ يَّ يََٰ شِ ٱ نسَّحَابِ ٱوَ  نشِّ سَخَّ ًُ ٍَ  نۡ تيَۡ

اءِٓ ٱ ًَ ٌَ  لۡۡسَۡضِ ٱوَ  نسَّ تٖ نِّقىَۡوٖ يعَۡقهِىُ  ﴾١٨١لَۡٓيََٰ

“Demikian juga (pada) air hujan yang Allah turunkan dari langit lalu Allah hidupkan dengannya 

tumbuh-tumbuhan di bumi sesudah matinya, serta Ia biak kan padanya dari berbagai-bagai jenis 

binatang; demikian juga (pada) peredaran angin dan awan yang tunduk (kepada kuasa Allah) 

terapung-apung di antara langit dengan bumi; sesungguhnya (pada semuanya itu) ada tanda-tanda 

(yang membuktikan keesaan Allah kekuasaan Nya, kebijaksanaan Nya, dan keluasan rahmat Nya) 

bagi kaum yang (mahu) menggunakan akal fikiran” (al-Baqarah, 2:164). 

 

 Salah satu nikmat yang Allah kurniakan kepada makhluk di bumi ialah nikmat air. Air yang 

dikurniakan oleh Allah telah menghidupkan bumi yang kering kontang menjadi subur dan menghijau 

(Riḍā 1990; Ṭanṭāwī 1997). Melalui nikmat air, terpancar pelbagai jenis tumbuhan dan makanan yang 

boleh menjadi perkara asasi untuk hidup di dunia (al-Saᶜdī 2000). Malah setiap hidupan di dunia ini 

sama ada haiwan peliharaan, manusia dan burung juga turut mendapat manfaat daripada nikmat air. 

Khususnya apabila nikmat air ini tidak terhad sumbernya melalui hujan sahaja, malah merangkumi air 

di sungai, mata air dan air yang tersimpan di bawah tanah (Abu Zahrah t.th.). Jika diteliti, ayat   َفأَحَۡيا﴿
 .diletakkan selepas daripada ayat yang menjelaskan tentang penurunan air ke bumi تهِِ ٱلۡۡسَۡضَ  تعَۡذَ يَىۡتهِاَ﴾

Peletakan ini mengingatkan bahawa setiap hidupan di dunia hanya dapat hidup dengan subur apabila 

air diturunkan ke bumi dan bertindak sebagai agen penyubur tanah (al-Alūsī 1415H). Keperluan 



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

55 

 

kehidupan di dunia terhadap air bukan sekadar untuk menyuburkan tanaman sahaja, malah ia juga 

merupakan sumber minuman sekali gus menjamin kelestarian hidup makhluk di bumi ini. Oleh sebab 

itu, Abu Zahrah (t.th.) berpandangan air yang dimaksudkan pada ayat ini tidak terhad pada air hujan 

sahaja, malah meliputi segala jenis air termasuklah air di sungai dan air bawah tanah. Pengurniaan 

nikmat air ini adalah salah satu cara Allah menjaga dan menjamin sumber makanan dan minuman 

setiap haiwan yang ada di muka bumi (al-Saᶜdī 2000). Ini menunjukkan bahawa sifat asal air adalah 

mampu memberikan manfaat kepada tumbuhan dan haiwan.  

Namun, air yang tercemar secara tidak langsung akan memberikan mudarat kepada alam 

sekitar, khususnya pada tanah dan tumbuhan. Menurut Lu et al. (2015), pencemaran air pada dasarnya 

berpotensi menjejaskan kualiti hasil pertanian yang sekali gus meningkatkan risiko kesihatan terjejas 

bagi sesiapa menjadikannya sebagai sumber makanan. Hasil pertanian yang tumbesarannya 

bergantung pada air tercemar menjadikan warnanya kelihatan agak gelap, kurang melekit, rasa 

berubah, dan pengurangan unsur protein serta asid amino (Jiang et al., 2012). Penggunaan air 

tercemar secara berterusan berisiko membawa kepada pencemaran tanah, akibat dari pengumpulan 

bahan berbahaya di dalam tanah, seperti bahan pencemar organik dan logam berat (Abdel-Sabour, 

2003; Dere et al., 2007). Malah penggunaan air tercemar sebagai sumber pertanian meningkatkan lagi 

risiko manusia menghadapi kanser (Liu,2010). Ini menunjukkan bahawa pencemaran air 

mengakibatkan air tidak lagi bertindak sebagai pemberi manfaat kepada kehidupan sekeliling, malah 

ia turut mendatangkan mudarat kepada majoriti makhluk yang bergantung pada air. Air yang tercemar 

secara tidak langsung tidak dapat memenuhi fungsi “menghidupkan tumbuhan” seperti yang 

dinyatakan dalam ayat al-Quran (al-Baqarah, 2:164). 

 

 

Kesimpulan 

 
Air yang berubah warna, bau atau rasa masih tidak dianggap sebagai air yang tercemar secara mutlak. 

Malah terdapat juga air yang berubah ciri fizikal ini tetapi masih boleh digunakan untuk pelbagai 

perkara seperti menyiram pokok tanaman, membersihkan lantai atau kereta, dan air minuman 

ternakan. Oleh sebab itu, Jabatan Alam Sekitar (JAS) membahagikan air tercemar kepada empat kelas 

yang berbeza, iaitu kelas II, III, IV dan V. Hasil analisis pada ayat-ayat al-Quran yang berkait dengan 

air, kajian berjaya mengenal pasti empat kriteria air tercemar yang diisyaratkan dalam al-Quran. 

Namun kriteria tersebut hanya sesuai dikaitkan dengan pencemaran kelas V, iaitu air yang tidak boleh 

digunakan untuk sebarang fungsi.   

Berdasarkan kepada penemuan dalam kajian ini, boleh disimpulkan bahawa pencemaran air 

yang berada pada kelas V mengikut parameter JAS ialah penambahan sesuatu kepada air yang 

mengubah kualiti dan komposisi semula jadinya sama ada secara langsung atau secara tidak langsung 

yang berpunca daripada aktiviti manusia. Perubahan itu mengakibatkan air itu kurang sesuai untuk 

memenuhi mana-mana atau semua fungsi semula jadi yang sepatutnya dimiliki oleh air.  

Al-Quran secara dasarnya telah menyatakan fungsi asas air. Namun apabila fungsi-fungsi 

yang digariskan oleh al-Quran tidak dapat dipenuhi oleh air, maka secara tidak langsung air tersebut 

dianggap sebagai air yang sudah tercemar. Memandangkan terdapat empat fungsi utama air yang 

diisyaratkan melalui ayat-ayat al-Quran berkaitan air, maka kajian ini memperoleh empat kriteria asas 

yang boleh digunakan untuk mengenal pasti kondisi air yang tercemar menurut Islam. Keempat-empat 

kriteria ini boleh digunakan bersama-sama dengan parameter warna, bau dan rasa yang telah 

ditetapkan oleh para ilmuwan Islam berkaitan kualiti air. 

 

 

Rujukan 
 

Abdel-Sabour, M.F., 2003. Impact of wastewater reuse on cobalt status in Egyptian environment. 

 Journal of Environmental Sciences. 15(3), 388–395. 

Abū al-Suᶜūd, M. (t.th.). Irshād al-ᶜAql al-Salīm ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm. Dar Iḥyā‟ al-Turāth 

 al-ᶜArabī. 

Abu Zahrah, M. bin A. (t.th.). Zahrat al-Tafāsir. Dār al-Fikr al-ᶜArabī. 



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

56 

 

Al-Alūsī, S. al-D. (1415H). Rūh al-Maᶜāni fi tafsīr al-Qur‟an al-ᶜAẓīm wa al-Sabᶜ al-Mathāni (A. A. 

 al- . Aṭiyyah (ed.)). Dār al-Kutub al- Ilmiyah. 

Amran, I. R., & Jamin, R. M. (2021). Kajian Pencemaran Air Terhadap Komuniti Orang Asli di 

 Tasik Chini, Pahang. Universiti Malaysia Terengganu Journal of Undergraduate Research.

 3(2), 119-128. 

Amri, S. A. A. M., & Mohd, R. A. (2021). Water as Green Solvents in Quran: Quranic Thematic 

 Exegesis Analysis. Proceedings of the 7
th
 International Conference on Quran as Foundation 

 of Civilization (SWAT 2021). Universiti Sains Islam Malaysia (pp. 29-40). 6-7 October 2021. 

Muhammad Ashraf. (2015). Importance of Water in the Light of Quran and Sunnah and Ways of its 

 Saving.  Pakistan Council of Research in Water Resources (PCRWR), Islamabad, 37. 

Basmeih, S. A. (2008). Mushaf Tajwid Berserta Terjemahan ke dalam Bahasa Malaysia. Kuala 

 Lumpur: Darul Fikir. 

Bin al-Ḍab, S. (2020). Haql al-Alfāẓ al-Dālah ᶜAla al-Mā‟ fī al-Naṣ al-Qur‟ānī Dirāsah Dilāliyah 

 Ihṣā‟iyah- al-Rubᶜ al-Akhīr Anamuzajan. University Kasdi Merbah Ouargla. 

Dere, C., Lamy, I., Jaulin, A., Cornu, S.,2007. Long-term Fate of Exogenous Metals in a Sandy 

 Luvisol Subjected to Intensive Irrigation with Raw Wastewater. Environmental Pollution. 

 145(1), 31-40  

Erfafanian, M., & Tajali, A. (2021). Analysis of Quran and Hadith on Confronting Water Pollution 

 Using Rainwater Catchment Systems. Iranian Journal of Rainwater Catchment Systems. 9(3), 

 47-56. 

Fisher, W. L., Bozek, M. A., Vokoun, J. C., & Jacobson, R. B. (2012). Freshwater aquatic habitat 

 measurements. Fisheries techniques (3
rd

 ed). American Fisheries Society (pp.101-161). 

 Bethesda: Maryland. 

Hamid, S. S. (2021). Analisa Tahap Kesedaran Komuniti Terhadap Tahap Pencemaran Industri 

 Kajian Kes: Yan, Kedah. Jurnal Sains Sosial: Malaysian Journal of Social Sciences, 6(1), 97-

 107. 

Al-Hararī, M. al-A. (2001). Tafsīr Ḥadā‟iq al-Rūḥ wa al-Rayḥān fī Rawābī ᶜUlūm al-Qur‟ān. Beirut: 

 Dār Ṭawq al-Najāh. 

Ibn ᶜĀshur, M. al-Ṭāhir. (1997). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunisia: Dār Suḥnūn. 

Ibn Kathīr, A. al-F. (1999). Tafsīr al-Qur‟an al-ᶜAẓīm. Riyadh: Dār Ṭaybah. 

Ibn Qudāmah, ᶜAbd Allah. (1997). Al-Mughnī. Riyad: Dār ᶜAlam al-Kutub. 

Imamudin, M. (2012). Peranan Air dalam Perspektif Al-Quran (Air Sebagai Sumber Kehidupan). El-

 Hayah, 3(1), 41-45. 

Jasmi, K. A., & Mohd Hanafiah, N. S. (2013). Al-Quran dan Oceanografi. Geologi, Hidrologi, 

 Oceanografi dan Astronomi dari Perspektif al-Quran, 43-59. 

Jiang, S., Shi, C., & Wu, J. (2012). Genotypic Differences in Arsenic, Mercury, Lead and Cadmium in 

 Milled Rice (Oryza sativa L.). International Journal of Food Sciences and Nutrition, 63(4), 

 468-475. 

Lestari, A. D. (2022). Pengaruh Pencemaran Limbah Detergen terhadap Ekosistem Perairan. Jurnal 

 Sains Indonesia, 3(1), 24-36. 

Lu, Y., Song, S., Wang, R., Liu, Z., Meng, J., Sweetman, A. J., ... & Wang, T. (2015). Impacts of Soil 

 and Water Pollution on Food Safety and Health Risks in China. Environment International, 

 77, 5-15. 

Manal, A. al-M. (2021). Tarākib Lafẓ al-Mā‟ fī al-Naṣ al-Qur‟ānī Dirāsah Nahwiyah Dilāliyah. 

 Majallah al-Bahth al-Ilmi fi al-Adāb, 22(9), 29–57. 

Masᶜūd Sulayman, M. (2022). Dilālah Ṣifāt al-Aṣwāt fī Siyāq Auṣāf al-Mā‟ fī al-Qur‟ān al-Karīm. 

 Adāb al-Rāfidīn, 52(90), 417–444. 

Mokhtar, M. I., & Abdullah, R. (2012). Undang-Undang Air Islam: Analisis Komparatif Terhadap 

 Aspek Kualiti Air: Islamic Law of Water: Comparative Analysis of The Quality Aspects of 

 Water. Jurnal Syariah, 20(2), 185-218. 

Mokhtar, M. I., Abdullah, R., & Baharuddin, A. (2015). An Islamic perspective on water quality: a 

 case of Malaysia. Water Policy, 17(3), 454-471. 

Musyarofah, S. (2021). Ketersediaan Air Bagi Kehidupan: Studi Terhadap Asal-Usul dan Hilangnya 

 Air di Bumi Perspektif Al-Quran dan Sains. Ngabari: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 14(1), 

 61-76. 



Gading Journal for the Social Sciences 

Volume 27, Special Issue KONAKA, March 2024, 49-57 

 

57 

 

 

Muhammad Yahya, Ṭāhir. (2021). Al-Mā‟ fī al-Qur‟ān al-Karīm Dirāsah Mawḍūᶜiyah. Majallah al-

 Jāmiᶜah al-Islāmiyah li al-Dirāsāt al-Islāmiyah, 29(1). 263-286. 

Al-Nawawī, A. Z. (1991). Rawḍat al-Ṭālibīn wa ᶜUmdat al-Muftīn. al-Maktab al-Islami. 

Nazri, S. M. F. M., Ahmad, R. A. R., Azmi, N. A., Yatim, N. H. M., & Samsudin, S. (2023). 

 Assessing the Determinants of Domestic Water Conservation Intention. Gading Journal for 

 Social Sciences (e-ISSN 2600-7568), 26(02), 90-103. 

Ochilova, N. R., Muratova, G. S., & Karshieva, D. R. (2021). The Importance of Water Quality and 

 Quantity in Strengthening the Health and Living Conditions of the Population. Central Asian 

 Journal of Medical and Natural Science, 2(5), 399-402. 

Othman, M. S., Shafie, A. A., & Ismail, M. Z. (2017). Makna Perkataan Hujan Dalam Al-Quran 

 Berdasarkan Konteks Situasi. Jurnal Kemanusiaan, 15(1-S). 

Al-Qurṭubī, A. A. M. (1964). Al-Jāmiᶜ li Aḥkām al-Quran (2
nd

 ed.). Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

Al-Rāzī, F. al-D. (2000). Al-Tafsīr al-Kabīr (1
st
 ed.). Beirut: Dār al-Kutub al- Ilmiyah. 

Riḍā, R. (1990). Tafsīr al-Qur‟an al-Ḥakīm (Tafsīr al-Manār). Cairo: Al-Hay‟ah al-Miṣriyyah al-

 Ammāh li al-Kitāb. 

Al-Saᶜdī, A. al-R. (2000). Taysīr al-Karīm al-Raḥman fī Tafsīr Kalām al-Manān. Beirut: Mu‟assasah 

 al-Risālah. 

Salimi, Z., Ayazi, S. M. A., & Ghazizadeh, K. (2019). A Comparative Study on Status and Holiness 

 of Water in Quran and Islamic Mysticism. Islamic Mysticism, 16(61), 232-254. 

Al-Shanqiṭī, M. al-A. (1995). Aḍwā‟ al-Bayān fi „Īḍāh al-Qur‟an bi al-Qur‟an. Beirut: Dār al-Fikr. 

Shar, A. H., Kazi, Y. F., Zardari, M., & Soomro, I. H. (2007). Enumeration of total and faecal 

 coliform bacteria in drinking water of Khairpur city. Bangladesh Journal of Microbiology, 

 24(2), 163-165. 

Al-Sharbīnī, S. al-D. (2004). al-Iqnāᶜ fī Ḥil Alfāẓ Abī Shujāᶜ. Beirut: Dār al-Kutub al-ᶜIlmiyah. 

Al-Shawkānī, M. bin A. (1414H). Fatḥ al-Qadīr. Beirut: Dār Ibn Kathīr. 

Siddique, K. H., & Helen, B. (2020). Water Deficits: Development. In Fresh Water and Watersheds 

 (pp. 215-219). CRC Press. 

Ṭanṭāwī, M. S. (1997). Al-Tafsīr al-Wasīṭ li al-Quran al-Karīm. Cairo: Dār Nahḍah. 

United Nations. (2010). Resolution adopted by the General Assembly. A/RES/64/292. 

 https://documents.un.org/doc/undoc/gen/n09/479/35/pdf/n0947935.pdf?token=nFDOFkeIOV

 9PH9RQrc&fe=true  

Yankumara, K. (2020). The Urgency of Water for Human life in Science and Al-Quran Perceptive. 

 Journal Intellectual Sufism Research (JISR), 3(1), 9-15. 

Al-Zibarī, N. Ṣābir M. (2023). Al-Taṣwīr al- alāghī fī Sirr al-Mā‟ wa Dilālatuh al-Inma‟iyah. 

 Majallah al-Kulliyah al-Islamiyah al-Jamiah, 2(73), 105-126 

 

 


